- 197 —

L’implantation des ordres religieux
de Prémontreé, Citeaux et Fontevraud
dans la région de Villers-Cotteréts
au XII°™ siécle : une réponse a
de nouveaux besoins ?

Le choix de larégion de Villers-Cotteréts comme cadre d’étude des
conditions d’implantation des nouveaux ordres religieux dans le dio-
cese de Soissons au XII°™¢ siecle est loin d’étre artificiel (1). En effet
quatre établissements religieux y ont été fondés, a peu de distance les
uns des autres : les abbayes prémontrées de Viviéres/Valsery et de
Lieu-Restauré (2 des 6 fondations prémontrées du diocése), I’abbaye
cistercienne de Longpont (laseule fondation cistercienne de ’évéché)
et le prieuré fontevriste de Longpré (I’'un des trois prieurés fontevris-
tes du diocése) (2). La région de Villers-Cotteréts est donc une zone
de prédilection pour les nouveaux ordres issus du puissant mouve-
ment de réforme de ’Eglise qui a agité le XI*™ siécle occidental : ils
s’y sont installés en force.

Il s’agit assurément 12 d’un secteur original du Soissonnais médié-
val, Centré sur le massif forestier de Retz, il forme 'une des marges
occidentales du Soissonnais, au point de rencontre des trois diocéses
de Soissons, Senlis et Meaux, situation déja remarquable en soi. Et
c’est un coin de terre, ou plutdt de forét, assez exceptionnel pour
concentrer sur lui prés de la moiti€ (22 sur 48) des mentions de défri-
chement du XII°*™® siécle dans ’ensemble du diocése. La vision classi-
que du Moyen Age défricheur, du paysan et du moine gagnant par leur
dur “labeur” des terres arables sur la nature et la sauvagerie enfin
domptées, s'imposerait 4 moins. Enfin s’y est exercée I'influence de
plusieurs puissances laiques : aux XI°*™® et XII°*™® siécles, principale-
ment les comtes de Vermandois — maitres du Valois —, les seigneurs
chitelains de Pierrefonds et ceux de La Ferté-Milon ;alafindu XI1éme
siecle et au XIII*™ siécle, le roi de France en personne et maints che-
valiers seigneurs de villages.

( 1) Nousavons pris pour cadre le canton actuel de Villers-Cotteréts, élargi a quelques villa-
ges de I’Qise, soit une trentaine delocalités dans unrayon d’une dizaine dekilométres autour
du chef-lieu. . .

( 2) Pour avoir un apercu des fondations religieuses des XII°™® et XII1°™® sigcles dans la
région, on peut consulter 'article de Louis Duval-Arnould, “Moines et chanoines dans le
diocése de Soissons : fondations nouvelles et substitutions”, dans Atti della Settimana inter-
nazionale di studio, Mendola, 1977, p. 679-691.



— 198 —

Tenter d’expliquer I'implantation des nouveaux ordres dans un tel
espace suppose de pouvoir dégager aussi bien les raisons immédiates
et conjoncturelles de cesfondations que leur contexte historique, I’ar-
riére-plan spirituel, économique et social, qui a présidé inconsciem-
ment aux choix. Partant, la personnalité du ou des fondateurs, impli-
qués dans les réseaux d’intéréts politiques et ecclésiastiques, les moti-
vations des donateurs ou le site de 'implantation nous intéresseront
autant que P’état du peuplement, la situation religieuse du secteur
d’implantation (ancienneté des paroisses, patronage des cures, état
des monastéres et des chapitres canoniaux quiy sont installés, etc.) ou
I’environnement socio-politique (proximité d’un chiteau et d’une sei-
gneurie forte, ou au contraire existence d’une zone de fractionnement
des pouvoirs). Nous proposons donc d’examiner ici quelques-uns de
ces criteéres pour jeter les bases d’une enquéte qui devra étre élargie
dans le temps et ’espace.

I - L’ETAT DU PEUPLEMENT AU SEUIL DU XIFF*™SIECLE :
UN EQUILIBRE FRAGILE

A la simple lecture d’une carte le massif forestier de Retz apparait
comme strictement encadré de cours d’eau qui en délimitent ’exten-
sion. L’Automne et ses affluents le longent 4 I’ouest, la Saviére puis
I’Ourcq marquent sa limite orientale, les petites rivieres affluentes de
larive gauche de I’Aisne prennent leur source a la périphérie septen-
trionale de la forét (cf. carte 1). Mais en fait ce massif dépassait les
bornes ainsi décrites et appartenait a un ensemble forestier plus vaste,
déja bien éclairci vers 1100, qui coupait d’est en ouest le diocése de
Soissons par le milieu et qui allait de la forét de Cuise (ou de
Compiégne) aux bois du Tardenois en passant par les buttes boisées
du nord de I’Orxois qui constituaient la ligne de démarcation des bas-
sins de ’Aisne et de I’Ourcq. Prolongeant cette ligne de créte au-dela
de la Saviére, une “route du Faite”, supportant généreusement les
limites communales— preuve de sonancienneté —, traversait de cime
en cime le bras nord de la forét de Retz. Cette voie de passage, naturel-
lement orientée par le relief, était coupée, lors de son franchissement
de la Saviere, par la route romaine Soissons-Meaux qui suivait sans
doute, 4 partir de Longpont (lieu d’implantation de la future abbaye
cistercienne), les rives de la Saviére puis de I’Ourcq pour rejoindre le
centre de la civitas melde voisine.

— Les étapes du peuplement

Cet agencement géographique permet de rendre compte de Pexis-
tence, pendant le premier millénaire de notre ére, de deux foyers de
peuplement actif, situés a la lisiere de la forét et attestés conjointe-
ment par la toponymie, ’archéologie et les textes : I’'un, 4 ’ouest, sur
les rives de ’Automne et de ses affluents ; ’autre a ’est, sur les bords



- 199 —

de la Saviére et notamment au carrefour de cette riviére et de la route
du Faite (cf. carte 1). L’examen successifde chaque strate chronologi-
que (archéologie et toponymie pré-romaines, archéologie et topony-
mie gallo-romaines, toponymie des VI*™®-X*™ siécles, premiers tex-
tes) met bien en évidence, dans la longue durée, la lente et continue
progression des hommes vers ou dans la forét. Les témoins de I’épo-
que pré-romaine sont placés a bonne distance du massif forestier, les
toponymes et les sites gallo-romains se trouvent sur le pourtour
immédiat de la forét et méme en son sein (Oigny, Fleury, monnaies
retrouvées a Viviéres). La relative stagnation des temps mérovingiens
(nécropoles de Bonneuil, Louftre et Violaine prés de sites gallo-
romains, nécropole d’Ivors -toponyme pré-romain) est suivie du ren-
forcement sensible du peuplement a la fin du premier millénaire
(toponymes Dampleux, Villers-Cotterét et Villers-Hélon) tandis que
les premiers textes (VIII*™°-X*™ siécles) nous font connaitre des sites
qui a de rares exceptions prés sont datés aussi d’avant I’an mil par ar-
chéologie ou la toponymie (3).

vers
SOISSONS

lV
Aut, el
g ¢ /
/
DIOCESE -
A'ﬂ
DE [m] v
SENLIS A o]
-
+
+ Qurey
.
DIOCE SE
DE .o
MEAUX *
* +
Toponymie ABBAYES
® pre-romaine - -
~Rest
Agaito-romaine voie antigue ! Lieu-Restaure
2 Longpont
Archeclogie A premiers textes
3 Longpre iprieuret
lorse
O gauter o & um L Vivieres

¥ gallo-romaine

§ Valsery
O merovingienne

La région de Villers-Cotterét avant I'an mil.

( 3) Toponymes pré-romains : Autheuil, Bonneuil, Chaudun, Ivors et Retheuil ;archéolo-
gie gauloise : trésor de pieces gauloises de Largny. Toponymie gallo-romaine : Chavigny
(com. Longpont), Corcy, Fleury, Largny, Louatre, Montigny (Oise com. Russy), Oigny, Silly,
Soucy, Taverny (com. Villers-Hélon), Vauciennes ; sites gallo-romains de Beaurepaire
(com. Longpont), de Bonneuil, de Louitre, de Violaine, de Villers-Hélon, de Viviéres et de
Villers-Cotteréts. Nécropoles mérovingiennes de Louitre, de Violaine, d’Ivors, de Bonneuil
et de Vauciennes. Toponymes de la deuxiéme moitié du premier millénaire ; Ancienville,
Dampleux, Dommiers, Villers-Cotteréts et Villers-Hélon.



— 200 —

Ainsilavillade Longpont (aveclesite gallo-romain de Beaurepaire
sur son finage) est nommeée dans une notice mérovingienne pour’ab-
baye Saint-Médard de Soissons tandis que Vez (Vadum d’ou “Valois™)
estune possession de cette méme abbaye au IX*"siécle. Corcy, Coyo-
les et Villers (-Cotteréts?) sont mentionnés dans un acte faux de Char-
les le Chauve pour ’abbaye de Notre-Dame de Soissons. Enfin Saint-
Médard aurait recu de Charles le Simple huit manses &4 Retheuil en
906 (4). Les autres localités du secteur font leur apparition entre 1050
et 1130 au fur et 4 mesure de I’essor de la documentation écrite (5).

De ces textes ressort I’impression que les grandes abbayes soisson-
naises fondées a ’époque mérovingienne ont peu développé leurs
possessions aux abords du massif forestier. Saint-Crépin en est totale-
ment absente ; Saint-Médard, installée, surtout a Vez, ne garde des
droits a Longpont que jusqu’en 1138. Seule ’abbaye Notre-Dame est
mieux implantée, essentiellement, aux XI*™® et XII°™® siécles, sur la
frange orientale, a Corcy, Fleury et Chaudun. Cette différence d’im-
plantation des vieilles abbayes avec le Soissonnais central (vallées de
I’Aisne et de la Vesle), pour logique qu’elle soit, me parait conforter
I’idée, retirée par ailleurs de la documentation écrite des années 1100-
1130, d’une implantation humaine encore partielle dans la région de
Villers-Cotteréts a la fin du Haut Moyen Age. Le peuplement y étant
incomplet on assiste, jusque dans les derniéres décennies du XI°™°-
siécle, alafoisauneavancée deshommesverslesboiset desterresres-
tées vierges et au retour offensif de la friche en des secteurs que la
toponymie, Parchéologie ou les textes du Haut Moyen Age donnaient
comme fréquentés.

— Des conquétes récentes

Il est difficile de s’appuyer fermement sur la toponymie dont les pro-
positions de datation sont souvent imprécises. Néanmoins la fixation
des hommes dans les villages de Vivieres (latin vivarium “vivier”,
toponyme attesté a I’époque gallo-romaine seulement a Viviers en
Ardéche au V™ siecle ;les Viviers et Vivieres, répandus dans toute la
France apparaissent au mieux vers 950) et de Dampleux (Dompnus
Lupus“saint Loup” en 1153, toponyme VI*™-X*™¢siécle ?) ne prétend

( 4) Longpont :notice de 716 dont’authenticitéreste a établir ;analysée par Clovis Brunel,
“Les actes mérovingiens pour ’abbaye de Saint-Médard de Soissons”, dans Mélanges Louis
Halphen, n° X, P. 77-78, elle mentionne la “villam nuncupatam Longoponte in pago Suesso-
nico”. Vez : diplome authentique de 866-870, conservé en original, éd. G. Tessier, Recueil des
actes de Charles Il le Chauve roi de France, t.11, n° 338, p. 248-254. Corcy, Coyolles et Villers :
faux composés a une date indéterminée, éd. G. Tessier, op. cit., t. II, n® 494, p. 639-645.
Retheuil : mention de la donation royale, éd. Ph. Lauer, Recueil des actes de Charles Il le
Simple, roi de France, n° LII, p. 113-114.

( 5) Apparaissent entre I'an mil et 1100 Bonneuil (1053), Chavigny (1070), Corcy (1057) et
Fleury (peu avant 1100).



~ 201 ~

gueére remonter au-dela de ’époque carolingienne. Mais surtout nous
avons pour Puiseux un témoignage écrit exceptionnel permettant de
dater la fin du processus d’individualisation de cette localité par rap-
port au village voisin de Soucy. En 1100 I’abbaye Saint-Jean-des-
Vignesdétient I’“autel de Soucy et Puiseux” ;le culte et ’église parois-
siale sont donc communs aux deux localités dont c¢’est la premiére
apparition dans les textes. En 1110 on parle désormais des “autels de
Soucy et de Puiseux” et en 1139 de leur “églises” ; les paroisses et par
conséquent les terroirs sont alors différenciés (6). Les gens de Soucy
(toponyme gallo-romain) ont étendu au XI*™® siécle leur emprise sur
la lisiére septentrionale de la forét, déboisant ce qui est devenu une
clairiere suffisamment peuplée vers 1100 pour recevoir un nom spéci-
fique. Les limites communales actuelles de Soucy et de Puiseux, cal-
quées sur les anciennes limites paroissiales, attestent bien la coupure
artificielle des deux terroirs par leur disposition en une bande s’étirant
du nord au sud et formant comme un couloir de pénétration des hom-
mes vers la forét.

— Des lieux désertés : Chaudun et Longpont

En contrepoint de ces avancées récentes, il est a noter que les pro-
grés des cultures dans un secteur aussi incomplétement quadrillé res-
tent toujours menacés, les gains de terres 4 la merci d’'une rupture
d’équilibre, d’une faiblesse momentanée des hommes, d’incidents cli-
matiques ou de destructions guerriéres. C’est ce que nous apprend
I’histoire de Chaudun (& 'extrémité nord-est de larégion) et de Long-
pont.

La situation difficile de Chaudun (toponyme sans doute pré-romain
en -dunum“forteresse”), placé le long de la voie Soissons-Meaux, est
dépeinte dans un texte de 1100 qui délimite les droits respectifs des
abbayes de Notre-Dame de Soissons et de Saint-Jean-des-Vignes sur
le village. La charte épiscopale qui rapporte laffaire qualifie Chaudun
de simple locus et rappelle son passé : “cet endroit (locus) qui était
autrefois un village -ou, plus certainement, une exploitation agricole-
(villa), avait été presque réduit a la solitude tant par la négligence des
hommes que par leurs dévastations” (7). Etant donné la position de
Chaudun sur le plateau soissonnais a bonne distance de la forét, on
peut penser que la friche, plutdt que les bois, a progressivement repris
ses droits au sein d’'un domaine monastique tombé a ’abandon ala fin
du XI*™ sigcle.

( 6) En 1100 : aitare de Succiaco et Puiseu (Bibl. nat., lat. 11004, fol. 32) ; noter ’abscence
d’un terme latin pour désigner Puiseux, signe évident du caractére récent de Pappellation de
Pendroit,nommé en frangais seulement. En 1110 : altaria deSulciaco et de Puisou(Arch. nat.,
K21,n°1/11)eten 1139 : ecclesias de Puso et de Succi(bulle d’InnocentII : Bibl. nat., Picardie
296, n° 7).

( 7) Bibl. nat., latin 11004, fol. 32-33 r°.



- 202 -

Le méme cas de figure se retrouve a Longpont, site qui nous occupe
aupremier chef puisqu’il est en 1132 le lieu d’implantation des moines
de Clairvaux dans le diocese de Soissons. Les compagnons de saint
Bernard prennent, semble-t-il, possession d’un site quasi-déserté,
ancien siége cependant d’une paroisse ainsi que le rappelle une charte
de I’évéque Josselin datée de 1146 : “votre monastére, qui était autre-
fois le siége d’une paroisse mais qui a été ensuite presque réduit a la
solitude par la malice du temps...” (8). La charte de fondation de 1132
est, elle, plus précise encore quant a ’existence de terres cultivées et
de friches sur le terroir donné aux cisterciens. Le principal donateur,
Gérard de Quierzy, y 1égue toutes ses terres, tous ses prés, cours d’eau
“et dans les bois, toutes les terres qui paraitront, par les traces encore
discernables, labourables ou propres aux labours, ou toutes celles
dont on pourra déterminer par des marques certaines qu’elles ont été
autrefois labourées et cultivées méme si a cause d’un long abandon les
arbustes et les arbres y ont repoussé” (9). La villa mérovingienne du
VIII*™ siécle, qui s’était développée a proximité d’un carrefour rou-
tier et d’un site gallo-romains, voyait donc au début du XII°*™°siecle la
friche et 1a forét, toute proche, occuper une bonne part du finage de la
paroisse désertée.

Il y a par conséquent tout lieu de penser que le peuplement de la
région de Villers-Cotteréts était fort mitigé au début du XII*™ siécle :
malgré de nombreux témoignages d’occupations humaines anciennes
(au moins depuisla fin de I’époque gauloise) et des avancées nettes au
ceeur de la forét, quelques localités étaient assimilées a des déserts ou
les anciens terroirs de culture étaient parfois encore repérables par
une plus faible densité des broussailles ou des bois. C’est dans ce
contexte que surviennent les fondations des années 1120-1130.

Il — L’ENCADREMENT DES FIDELES : PAROISSES,
MOINES ET CHANOINES

— Les paroisses

Il est évidemment important, dans une telle enquéte, de prendre la
mesure de lintensité et de la qualité de ’encadrement des fidéles,
paroisse par paroisse, pour connaitre la toile de fond religieuse dans
laquelle s’inscrivent lesnouvelles fondations monastiques et canonia-
les.

Tout d’abord une carte des dédicaces paroissiales (cf. carte 2)
confirme en partie les données du peuplement. Par exemple, I’aire de
diffusion du culte de saint Martin — le culte le plus répandu dans la
région comme dans I’ensemble du diocése, avec dix paroisses sur plus
d’une trentaine — correspond assez fidélement a ’espace couvert par

( 8) Arch.dép. Aisne, H692, fol. 501°-51 r°. La méme expression “in solitudinem pene redac-
tus” est employée a Chaudun et a Longpont pour qualifier un lieu semi-déserté.
( 9) Bibl. nat., Picardie 289, n° 1 (original de 1132).



— 203 —

Coeuvres aint —

Pierre-
Aigte Domlers vers

SOIGSONS
Souc
Taitiefontai [ )
s ‘ - /Chaudun
=~ < 4 s} .
R > Y~ - , Q /
Agtomne " ""‘ T~ o Puiseux 3 ;
blocees Bonneut ’ \FO?'ETK a
. ) Ny .
DE (Vez B Fleyry @ . Iu&;"‘klm
* . . (o]
SENLIS v B y ouatre

o

*y
Montigny ¢ Vaumoise
*|

.

AAncienviile

. & M Noroy
9

.
a
+ * | v sA Bou Tcg
ALY
. .
DI0CESE . Yautheust
DE .
»
MEAUX
+
H s MARTIN ¢ 1 LIEU-RESTAURE
NGPONT
A S ETIENNE Y NOTRE - DAME 2 LONGPO
3 LONGPRE
® 5 GEORGES 4 VIVIERES
O s PIERRE 5  VALSERY
O S.REM! o 5 km
A S.MEDARD — .
V S. GILDARD

Les dédicaces paroissiales

les toponymes et les sites archéologiques des époques pré-romaine et
romaine (par exemple deux toponymes pré-romains et quatre gallo-
romains), témoignage sinon de I’ancienneté des églises martiniennes,
du moins de leur installation dans les plus vieux centres de peuple-
ment. Les cultes de saint Pierre, de saint Etienne et de la Vierge cou-
vrent au total dix paroisses supplémentaires mais la datation et la
cause dela dédicace nous échappent en grande partie. Les saints méro-
vingiens du VI®™® siécle, Médard (trois paroisses), Remi (une
paroisse), Aubin d’Angers (2 Retheuit) et Loup (2 Dampleux), ou du
VII®™ siécle comme Sulpice (mort en 644) (A Montgobert) complé-
tent ce quadrillage de facon disparate (un toponyme pré-romain, 3
toponymes ou sites gallo-romains et des toponymes récents comme
Dampleux ou Montgobert). Tout au plus peut-on relever que ’église
de Puiseux, créée apres 1100 a partir de celle de Soucy (toponyme gal-
lo-romain et dédicace a saint Martin), se place sous I’invocation de
saint Pierre dont le culte a donc traversé les si¢cles (10).

(10) Pourl’ensemble dela question des dédicaces paroissiales dans le dioceése de Soissons il
faut consulter : Reinhold Kaiser, Untersuchungen zur Geschichte der Civitas und Diozese Sois-
sons in romischer und merowingischer Zeit, Bonn, L. R6hrscheid, 1973, p. 271-291, et sur les
diocéses voisins de Beauvais et de Noyon, les travaux de M. Th. Morlet dans le Bulletin philo-
logique et historigue de 1967 et de 1970. Sursaint Martin on peut voirnotamment : E. Ewig, “le
culte de saint Martin a I’époque franque” dans Revue d’histoire de I'Eglise de France, XLVIL
(1961), p. 1-18, ou I’exemple régional présenté par Jean Fournée, “L’intérét de la dédicace &
saint Martin pour I’étude de la formation des paroisses rurales et urbaines en Normndie”,
dans Bulletin philologique et historique, 1975, p. 21-30.



— 204 —

— Présences monastiques

Plus intéressante pour notre propos, la distribution des implanta-
tions monastiques est révélatrice du role de repoussoir joué jusque
vers 1100 par le massif forestier (cf. carte 3). Nous I’avons déja dit, les
trois grandes abbayes soissonnaises se font discrétes : Saint-Crépin
esttotalement absente de larégion, Saint-Médard est présente A Long-
pont et a Vez ; seule I'abbaye Notre-Dame, peut-étre déja installée a
Corcy et a Coyolles aux temps carolingiens, tient a I’époque qui nous
intéresse deux paroisses, Corcy et Fleury, non loin de ’antique carre-
four de la Saviére et de la route du Faite.

Les abbayes de Morienval, de Saint-Denis et de Sainte-Geneviéve
sont établies 4 peu de distance de la région, respectivement au nord-
ouest (Morienval), au nord-est (Pouy et Laversine pour Saint-Denis)
et au sud-est (Saint-Waast pres de la Ferté-Milon et Marizy-Sainte-
Geneviéve), sans avoir cependant d’influence a I'intérieur de celle-ci.

En fait la prise ou la reprise en mains des paroisses de la région est
d’abord ’ceuvre des grands monastéres du XI*™¢siécle, Cluny et Mar-
moutier. Cette opération progresse tout au long des années 1050 a
1120 et doit étre considérée comme une réponse aux soucis de réforme

PIERREFONDS
[+

Retheuii
Soucy
. . Le
MOR!E.NVAL % ontgobert ranslon
N A y
“ . > Puised’
Bonneuit  Haramontygd  FORET - 2
DIOCESE . ‘ -
fo] ' Louatre
oE \ * Fleyry .
SEN P g . argny  'ilers . > kiiialn 4
s La . de . A
Noue .
r
A ¢,
-+

N - RETZ A
s s D M <:9 - A Jrcienite

. A Rureg
T - . g Troesnes
DIOCESE ~YAutheuil 05 Waast
bE + X L& "FERTE-MILON
MEAUX

* Ctunisiens A

W Marmoutier ¢ 1 LIEU- RESTAURE
O La Chaise-Dieu 2 LONGPONT

O Notre-Dame de Saissons 3 LONGPRE

4 VIVIERES

A Saint-Jean-des-Vignes 5 VALSERY

A Sant-Leger de Soissons 0 Skm
@ Chapitre cathedral ——

Moines et chanoines dans la région de Villers-Cotteréts



— 205

de ’Eglise du temps, comme I’expression de la volonté de faire échap-
per des mains des laiques les églises, leurs dimes et leurs appartenan-
ces (11). Et de fait la mention de la détention par un laic accompagne
le plus souvent la remise aux religieux de I’église, de I’autel ou de la
dime. Dés 1053 le monastére Saint-Arnoul de Crépy — passé a Cluny
seulement en 1076 — recoit du comte Raoul de Crécy I’autel de Bon-
neuil-en-Valois, détenu indiment. Devenu prieuré clunisien, Saint-
Arnoul se voit attribuer avant mai 1107 I’église de Retheuil (restituée
parles seigneurs de Pierrefonds oul’un de leurs chevaliers ?) quicons-
tituent le point le plus avancé de ses possessions dans le secteur (12).
Cluny a été également relayé dansla région par son prieuré parisien de
Saint-Martin-des-Champs, enfant chéri des rois de France, ses fonda-
teurs, et de leur parenté. Ces liens originels permettent de mieux com-
prendre que Saint-Martin obtienne la confirmation par la comtesse
Adtle de Vermandois, veuve du comte Hugues, frére du roi PhilippeI”,
de la restitution de I’église de Largny-sur-Automne par un chevalier
quilatenaitenfief de lacomtesse (13). L’influence du pricuré parisien
s’étend plus au nord jusqu’a Viviéres ou Hugues le Blanc, seigneur de
LaFerté-Milon, luidonne desbiens — mais pas’église —entre 1121 et
1123. Cette opération se fait avec ’accord du comte de Champagne
Thibaud II dont la parenté est connue aussi pour ses faveurs envers
Cluny : Thibaud I* fonde le prieuré de Coincy au diocése de Soissons,
Etienne-Henri (le pére de Thibaud II) protége également ce prieuré
tandis que la mére de Thibaud II, la comtesse Adéle, installe Saint-

(11) L’histoire des paroisses et de leur patronage par les monastéres ou les chanoines régu-
liers a donné lieu & de nombreuses études dont une synthése a été réalisée par le P. Joseph
Avril, “Recherches surla politique paroissiale des établissements monastiques et canoniaux
XIeme_xqTeme siecle)”, dans Revue Mabillon, 59 (1976-1980), p. 453-517. On trouvera d’au-
tres travaux sur le sujet dans les récents Actes du 109°™€ Congrés national des sociétés savan-
tes, Dijon, 1984, t.I, consacrés a “I’encadrement religieux des fidéles au Moyen Age et jus-
qu’au concile de Trente”, avec notamment Particle d’Henri Platelle, “La paroisse et son curé
jusqu’a la fin du XIII®™° sigcle : orientations de recherche actuelle”, p.11-26.

(12) Bonneuil (1053) : Bibl. nat., Moreau 25, fol. 118-119. Retheuil (3 mai 1107) : bulle du
pape Pascal I (Migne, Patrologiae latinae..., t. 163, col. 210). A propos des Clunisiens dans le
diocése de Soissons le récent article de Philippe Racinet, “Implantation et expansion cluni-
siennes au nord-est de Paris (XI°™®-XII®™® sigcles)*, dans Le Moyen Age, XC n° 1 (1984),
p. 5-37, s’appuie par trop sur les textes imprimés et les inventaires de titres du XVIII®™®
siecle ; le recours aux chartes originales en latin - ainsi que la consultation de 'ouvrage fon-
damental de Michel Bur, La formation du comté de Champagne, Nancy, 1977 - aurait évité
alauteur des erreurs fatales du type de celles qu’il a tirées des inventaires de titres de Saint-
Arnoul de Crépy, datés de 1732 (Arch. dép. Oise, H 2937 bis et 2938) et cités a 11 reprises :
ainsile comte de Champagne Etienne Henri, mort en 1102, ne peut donc partiren croisade en
1103 comme il est indiqué p. 28 (la charte originale correspondante, sans date, est cotée H
3100 et doit dater des environs de 1100) ; I'acte relatifa Chézy-en-Orxois cité p. 29 ne date pas
de 1102 puisqu’il s’agit d’une charte de I’évéque de Meaux Manasses I1(1134-1158) etnon de
I’évéque de Soissons Manasses (1103-1108) : Ph. Racinet en tire un “comte Simon” excom-
munié fantomatique car il s’agit en fait du vicomte de Meaux Simon bien connu par ailleurs
(Pacte est édité dans Pouvrage de Dietrich Lohrmann, Papsturkunden in Frankreich, Nord-
liche Ile-de-France und Vermandois, Gottingen, 1976, n° 83, p. 347-348, ce que sembleignorer
Pauteur du susdit article).

(13) Cf. Joseph Depoin, Recueil de chartes et documents de Saint-Martin-des-Champs, t.1,
1912, n® 161, p. 255-256.



— 206 —

Martin-des-Champs en Tardenois et finit ses jours dans le prieuré clu-
nisien de Marcigny-en-Brionnais (de 1122 a 1138). Enfin, pour en ter-
miner avec Cluny, le prieuré de Nanteuil-le-Haudouin se voit concé-
der par I’évéque de Soissons Lisiard I’église paroissiale d’Autheuil-en-
Valois, futur prieuré clunisien, elle-m&me sur la pointe méridionale
de la forét de Retz, a la frontiere des deux diocéses de Soissons et de
Meaux (14).

L’abbaye tourangelle de Marmoutier est, elle, beaucoup moins bien
lotie. S’appuyant sur le centre seigneurial et castral de Pierrefonds,
son prieuré Saint-Sulpice s’établit dans plusieurs localités de larégion
mais la seule paroisse en sa possession est celle d’Haramont (15).
Quant a ’'abbaye de La Chaise-Dieu, elle fonde un prieuré a Villers-
les-Moines (com. Villers-Cotteréts), sans doute vers 1076 a I’instiga-
tion du comte Simon de Crépy (16).

— Les chanoines réguliers

Parallélement & cette occupation de la zone occidentale de larégion
de Villers-Cotteréts par les centres monastiques en vogue au X1éme
siécle, un mouvement comparable est lancé dans la moitié orientale
au profit des communautés canoniales réformées de Soissons, Saint-
Léger et surtout Saint-Jean-des-Vignes, la forét faisant écran entre les
deux influences, monastique et canoniale. Exemple précoce de ces
nouvelles communautés de chanoines réguliers en plein essor au
XI*™ sidcle, Saint-Jean-au-Mont (futur Saint-Jean-des-Vignes) est
fondée en 1076, sous la houlette de ’évéque de Soissons Thibaud de
Pierrefonds, par un laic repenti, accapareur d’églises et de dimes, le
chitelain de la vieille forteresse franque de Chateau-Thierry. Reli-
gieux intermédiaires entre les moines et les prétres séculiers, les cha-
noines de Saint-Jean vivent dans la pauvreté et en communauté ;
n’ayant pasfait veeu de stabilité ils ne sont pas soumis ala clture, peu-
vent quitter leur église et desservir les paroisses avides d’une nouvelle
spiritualité. Moteurs d’un nouveau et puissant mouvement de
réforme de I’Eglise, les chanoines s’attirent vite les faveurs de ’aristo-
cratie régionale. Depuis Soissons ils se dirigent vers le sud-ouest jus-
qu’ala frontiere du dioceése de Meaux en progressant le long des rivié-
res de la Saviére puis de POurq (cf. la carte 3 tout a fait parlante). D&s
1100 ils prennent pied a la Ferté-Milon, appelés par le chitelain du

(14) Viviéres : J. Depoin, op. cit., t.I1, 1913, n°218, p. 49-51. Sur Huguesle Blanc et Viviéres,
voir infra “la fondation de Viviéres”. Autheuil : Arch. dép. Oise, H 2650, fol. XXI (éd. Dom
Toussaint-Duplessis, Histoire de I'église de Meaux, 1731, t.I1, p.j. n® 33, p. 22).

(15) Arch. nat,, K 23 n° 11/3 et Bibl. nat., nouv. acq. lat. 2096 p. 2 (1144).

(16) Cf. P.R. Gaussin, L’abbaye de la Chaise-Dieu (1043-1518), Paris, 1962, p. 123-124.



- 207 —

lieu, Hugues le Blanc, dont ils desservent la chapelle castrale Saint-
Vulgis. Puis entre 1103 et 1108 ils obtiennent I’église de Louatre sur
intervention directe et pressante de ce méme Hugues, avant d’empor-
ter également les églises de Troesnes et d’Ancienville, situées entre
leurs deux points d’appui précédents (1110) (17).

Les johannistes ont développé un deuxiéme axe d’implantation sur
la lisiére septentrionale de la forét de Retz : patrons des paroisses de
Soucy et de Puiseux, comme nous ’avons vu plus haut, ils gérent en
outre la chapelle du Translon, sise au bord d’un secteur en plein défri-
chement, la forét du Quesnoy (18).

Cette dense présence canoniale est complétée par I’'installation des
chanoines de Saint-Léger de Soissons dans la paroisse de Montgobert
et 4 Chavigny (com. Longpont) (19). C’est donc un quadrillage trés
serré qu’ont réalisé les chanoines réguliers de Soissons sur le pourtour
oriental de la forét de Retz, tourné naturellement vers la cité épisco-
pale, alors que la fagade occidentale, moins accessible depuis Sois-
sons, a subi des influences toutes monastiques et étrangéres au dio-
cése lui-méme. De la sorte vers 1120 les deux tiers des paroisses de
notre région possédent un patron monastique ou canonial régulier.

Une autre caractéristique de cet encadrement paroissial est 'inter-
vention répétée des seigneurs laics dans sa reprise en main. A 'ouest
les comtes de Vermandois sont les principaux bienfaiteurs de Saint-
Arnoul de Crépy et de Saint-Martin-des-Champs pour ce qui est de
leurs implantations valoisiennes. A 1’est le seigneur chitelain de la
Ferté-Milon, qui est aussi seigneur de Braine, demeure le personnage
essentiel. Favorisant les chanoines de Saint-Jean, dans son chiteau et
dans les paroisses environnantes, aussi bien que les clunisiens, dans
son village de Viviéres, il participe aux c6tés de son seigneur le comte
de Champagne, a I’installation de ces mémes johannistes dans la cha-
pelle castrale comtale d’Oulchy-le-Chiteau en 1122. Or c’est a cette
époque que cet aristocrate de haute volée fonde sur ses terres la pre-
miére communauté prémontrée du dioceése de Soissons, celle de
Viviéres ; il y a 1a plus qu’une coincidence.

(17) Saint-Vulgis : Bibl. nat., Picardie 255, p. 98. Louatre : Bibl. nat., nov. acq. lat. 2591,
n° 28 ; Troesnes et Ancienville : Arch. nat., K21, n® 1/11.

(18) Le Translon : la chapelle de 1100 (Arch. nat., K 21, n° 1/11) est devenue une église en
1139 (Bibl. nat., Picardie 296, n° 7).

(19) Chavigny : aprés la mention de 1070 concernant I’ancien chapitre de Saint-Léger, une
bulle pontificale d’Eugeéne III de 1145-1153 (éd. D. Lohrmann, op. cit., n° 73, p. 332-333) cite
I"“altare” de Chavigny et le tiers de I’autel de Montgobert.



— 208 —

Il — LES FONDATIONS PREMONTREES : VIVIERES ET
LIEU-RESTAURE

L’Ordre de Prémontré constitua au XII*™ sigcle la plus impor-
tante congrégation canoniale européenne. Son fondateur, saint
Norbert (vers 1080-1134), était le fils du comte allemand de Xanten,
prétre et chapelain de ’empereur Henri V. Touché par la grice
divine et désireux de pratiquer le renoncement et la pauvreté il ven-
dit tous ses biens personnels avant de précher et de parcourir la
France du nord. Retenu dans son diocése par I’évéque de Laon et
suivi par un grand nombre de fidéles des deux sexes, Norbert se fixa
a Prémontré en 1120. L’objectif initial de ’entreprise était de faire
vivre une vie ascétique de type cistercien a une double commu-
nauté de clercs et de convers laics, d’une part, de religieuses (les
sorores) d’autre part. Le travail manuel et la célébration des offices y
constituaient ’occupation quotidienne tandis que le refus de I’état
monastique permettait a ces chanoines, prétres ou non, d’avoir une
action sur le “monde”, de prétendre a un rdle de régénération du
siecle au sein des paroisses elles-mémes. Mais cette tiche entra vite
en concurrence avec les activités internes du monasteére, de plusen
plus lourdes (offices, messes, célébrations d’anniversaires), de
. méme quele voisinage desreligicux et desreligieuses fut vite écarté
et les sceurs plongées dans unisolement et un oubli immérités (20).

— La fondation de Viviéres

Onavuprécédemment quel role ontjoué aux abordsde laforétde
Retz les chanoines réguliers de Saint-Jean-des-Vignes et de Saint-
Léger de Soissons. Les compagnons de Saint Norbert se sont intro-
duits a leur suite dans le méme espace géographique, profitant en
quelque sorte de la mode canoniale et surtout de la proximité de
leurs bases laonnoises : le diocése de Soissons, rappelons-le, ne
recevra pas moins de six abbayes prémontrées en une vingtaine
d’années, Viviéres, Saint-Yved de Braine, Chartreuve, Val-Chré-
tien, Lieu-Restauré et Val-Secret.

(20) Sur les religieuses de Prémontré voir : A, Erens, “Les sceurs dans Iordre de Pré-
montré”, dans Analecta praemonstratensia, V (1929), p. 5-6.



— 209 —

Lacharte de fondation de Vivieres, peut-&tre datée de 1221, rapporte
gu*alademande dureligieux homme le seigneur Norbert”, Huguesle
Blanc, seigneur de La Ferté-Milon, céde a I’abbé Henri, compagnon
du saint, I’église de Vivieres et sa dotation en hommes, en terres et en
bois avec le droit de pacage pour les porcs et tous les autres animaux.
L’acte épiscopal est peu solennel, les seuls témoins sont des dignitai-
res du chapitre cathédrale de Soissons et des chevaliers attachés a la
forteresse de La Ferté-Milon, comme si ’on ne donnait pas une
importance particuliére a cette installation de chanoines dans un vil-
lage du Soissonnais (21). L’absence des abbés soissonnais (de Saint-
Crépin, de Saint-Médard ou de Saint-Jean-des-Vignes) et des grands
laics (comtes et autres seigneurs des environs tels ceux de Pierre-
fonds) donne a penser qu’il ne s’agit pas tant alors de fonder une
abbaye (malgré le titre d’“abbé” donné dans la charte 4 Henri et qui
paralt suspect) que de placer des chanoines réguliers “de pointe” dans
un village habité, déja pourvu d’une église et de terres cultivées, et de
leur confier le soin du service paroissial (22).

Par ailleurs la personnalité du fondateur, son attitude et son role
dans la vie de I’Eglise soissonnaise du temps me semblent revétir une
grande importance. Nous avons détaillé plus haut son activité inlas-
sable en faveur des chanoinesréguliers de Saint-Jean qui desserventlia
chapelle de son chiteau et dont il s’est fait le propagateur dans la
région et au-dela, jusqu’d Oulchy. Il est sans doute également cet
“Hugues le Blanc” qui est a I’origine, comme seigneur de Braine, dela
communauté prémontrée de Chartreuve. Aristocrate de haut rang,
seigneur chitelain de deux des plus puissantes forteresses de larégion,
Braine et La Ferté-Milon, il est qualifié¢ dans les chartes d’“optimus
princeps” et d’“illustris vir”, cité, en compagnie d’Enguerrand de
Coucy, du comte Eble de Roucy et du comte André de Ramerupt,
parmi les nobilissimi viri coalisés en 1103 contre Thomas de
Marle (23). Untel personnage s’est naturellement inséré dans les cou-
rants de réforme religieuse alors en expansion dans I’aire régionale
qu’il fréquente ; ses convictions religieuses, ses liens éventuels avec
desréformateurs ou Saint Norbert, lanécessité d’un meilleur encadre-
ment spirituel de la population croissante de ses territoires ont pu

(21) Ilyatoutlieude penserquela Charte sur parchemin conservée aux Archives nationales
(R 4/234) est un pseudo-original (la date inscrite a I’origine était 1111 et a été corrigée parla
suite en 1120) bien que son texte, jusque 1a inconnu, soit meilleur que celui publié par le P.
Hugo, Sacri et canonici ordinis praemonstratensis annales, t. I1, probat. 645-646.

(22) Dans une notice de 1121-1123 rapportant une donation du méme Hugues le Blanc aux
moines de Saint-Martin-des-Champs dans le village de Viviéres, les “chanoines” sont nom-
més sans mention de leur appartenance a Prémontré. Cet indice va dansle sens d’une banali-
sation de I'installation prémontrée a Viviéres : “si autem canonici supradicte ville Vivarii vel-
lent eisdem monachis dare...” (éd. ]. Depoin, op. cit., t. 11, n°218).

(23) Suger, Vie de Louis le Gros, éd. A. Molinieer, p. 15-17.



- 210 -

&tre quelques-unes de ses motivations. Quoiqu’il en soit ’établisse-
ment de Viviéres prit de I’essor et une bulle du pape Honorius I1 du 16
février 1126 le cite parmi les “filles” de Prémontré en deuxiéme posi-
tion derriére Saint-Martin de Laon.

— Lieu-Restauré

Peu avant 1138, moins de vingt années aprés ’épisode de Vivieres,
une seconde fondation prémontrée intervient dans’ouest de larégion
lorsque le comte Raoul de Vermandois fait don aux fréres de I’abbaye
prémontrée de Cuissy (au diocése de Laon) d’une terre labourable a
Bonneuil. Cette donation sur le terroir d’un vieux village du Valois,
pays dont Raoul est le maitre, a clairement pour objectif d’instaurer
une abbaye de chanoines réguliers (24). La charte de fondation
(cf. photographie), dont I’original est conservé dans le fonds de
Cuissy, est cette fois-ci plus solennelle. Scellée du grand sceau
équestre comtal, elle porte les souscriptions de Pierre, évéque de Sen-
lis (dans le diocése duquel se trouve Crépy, centre politique du
Valois), des abbés de Longpont et de Vivieres (les deux plus récentes
fondations du secteur, ’une cistercienne, ’autre prémontrée), de Luc,
abbé de Cuissy, et de ’abbé de Clairvaux, Saint Bernard en personne :
I’élite des nouveaux courants monastique et canonial est ici
présente (25).

Raoul dit]’Ancien, le fondateur de I’établissement, est un trés grand
personnage. Neveu du roi de France Philippe I*, cousin germain de
Louis VI, il réunit entre ses mains les comtés d’Amiens et de Verman-
dois ainsi que le Valois. Une légende tenace veut qu’il ait fondé Lieu-
Restauré pour réparer ses torts c’est-a-dire la répudiation de sa pre-
miére femme, proche parente du comte de Champagne, dontil n’a pas
eu d’enfant. En fait Raoul ne fit annuler son mariage, pour motif de
parenté, par les évéques de Noyon, de Laon et de Senlisqu’en 1141 ou
1142 ; il se remaria aussitot a Pétronille alias Adélaide d’Aquitaine,
soeur d’Aliénor, I’épouse de Louis VIL. Il s’ensuivit un “conflit politi-
co-religieux” qui opposa Raoul 4 1a Champagne, a la papauté et a Saint
Bernard mais Lieu-Restauré était alors déja fondée ; ce sontlescister-
ciens de Longpont qui ont profité des largesses réparatrices du
comte (26).

(24) Charte originale conservée aux Archives nationales en L 993, n°29 (s.d.) : “hoc autem
eo pacto fieri volumus ut in ea quam instauramus ecclesia abbatia canonicorum regularium
constituatur...”.

(25) Le “prétre Haimon” qui souscrit la charte est le futur premier abbé de Lieu-Restauré.
(26) Cetépisode du remariage de Raoul est largement abordé dans ’article de Louis Duval-
Arnould, “Les aumones d’Aliénor derniére comtesse de Vermandois et dame de Valois (+
1213)”, dans Revue Mabillon, LX n° 295-296 (janvier-juin 1984, p, 395-463 (notamment
p. 396-397). L’histoire des comtes de Vermandois et du Valois au XII°™¢ sigcle est également
traitée dans un autre article de cet auteur, “Les derniéres années du comte 1épreux Raoul de
Vermandois (v. 1147-1167...) et la dévolution de ses provinces 4 Philippe d’Alsace”, dans
Bibliotheque de I'Ecole des chartes, 142 (janvier-juin 1984), p. 81-92.



— VLI

Charte de fondation de Lieu-Restauré
(Arch. nat., L 993, n°29)

(Photo Archives Nationales)



- 212 -

Les chanoines s’implantent & Lieu-Restauré dans une paroisse clu-
nisienne, puisque 1’église reléve depuis 1053 de Saint-Arnoul de
Crépy, sur un terroir ancien (Bonneuil est un toponyme pré-romain,
I’église paroissiale y est dédiée a saint Martin) et déja cultivé : ’objet
principal de la donation estune “terram arabilem”. llsregoivent par ail-
leurs les redevances paysannes en nature attachées a cette terre et se
trouvent donc impliqués dés I’origine dans le systéme en vigueur de
culture et de prélévement des profits des “rustici”. Néanmoins le site
de leur implantation, trés différent de celui de Viviéres, semble les
éloigner d’un contact direct avec le siécle. Placée en marge desterroirs
villageois a plus de deux kilometres au sud de Bonneuil et & un kilo-
meétre de Vez, ’abbaye borde un fonds quasi-marécageux engendré
par la riviere de ’Automne toute proche. Cette situation correspond
assez bien au nouvel état d’esprit prémontré qui s’impose a partir de la
fin des années 1130. Pour ne prendre que le diocése de Soissons, si les
Prémontrés s’implantent vers 1130 encore dans le gros bourg castral
de Braine, en revanche les fondations postérieures de Chartreuve, de
Val-Chrétien ou de Val-Secret se font au coeur des campagnes et a
I’écart des centres villageois, dans des lieux peu fréquentés et isolés,
favorisantlaretraite et le recueillement. C’esta cette nouvelle orienta-
tion de la vie prémontrée que répond le transfert en 1148 ou 1149 des
chanoines de Viviéres 4 Valsery (écart de la commune de Coeuvres)
dont le nom “Vallis serena” (le val serein) est a lui seul tout un pro-
gramme de vie et lindice d’une paix enfin trouvée loin des
hommes (27).

— De Viviéres a Valsery : une nouvelle orientation

La migration des fréres de Viviéres dans la commune actuelle de
Ceeuvres s’est faite en trois temps. Tout d’abord ceux-ci, trop a I’étroit
dans le cadre strictement villageois de Viviéres ou déja peut-étre a la
recherche de l’isolement, acquiérent en 1141, contre cens, un
domaine chevaleresque en “état de marche” (clotures, jardins, bati-
ments et vignes sont cités dans la charte de donation) a Saint-Agnan,
un hameau de la commune voisine de Soucy. Ils complétent cette
acquisition par ’obtention de ’autel et de dimes, autre signe de I’an-
cienneté du lieu et de son peuplement (28).

(27) Dans le méme ordre d’idée on peut citer les noms des abbayes de Val-Secret et de Val-
Chreétien quitémoignentdu désirde vivre dans unlieu retiré, “au secret”, dans un endroit véri-
tablement digne des serviteurs de Dieu et de leur foi, dans un endroit vraiment “chrétien”.
(28) Le don du domaine de Saint-Agnan par des chevaliers du chéteau de Pierrefonds date
de 1141 (Arch. dep. Aisne, H 1077). Le don de ’autel par I’évEque de Soissons et de dimes par
un chevalier (Bibl. nat., Picardie 293, n° 3) est complété par un don de dimes effectué parl’ab-
baye de Saint-Denis (Arch. nat., L 847, d. 2 et L 1009 A, n*®).



— 213 —

En une seconde étape s’opére la dissociation des communautés
masculine et féminine du monastére dont le caractére double était
occulté par la documentation précédente. En effet en 1148 le fonda-
teur de Lieu-Restauré, le comte Raoul de Vermandois, donne le lieu
de Javages (com. Faverolles) en bordure de la forét de Retz et de la
Saviére pour y construire un oratoire et une habitation destinés au
séjour des sceurs de I’abbaye “afin qu’éloignées du trouble du siécle
elles puissent y servir Dieu” (29).

Cette retraite d’une partie de Pabbaye est parfaite année suivante
lorsqu’un chevalier de Saint-Pierre-Aigle, souche d’une famille bien
implantée dans les environs tout au long des XII°™° et XIII*"®siécles,
fait don du nouveau si¢ge de ’abbaye et du vivier qui la jouxte (30).
Situé a ’écart des agglomérations villageoises dans le fonds humide
d’une branche du ri de Retz qui se jette plus au nord dans I’Aisne, le
nouveau site du monastére offre toutes les conditions de solitude et de
calme requises par l'orientation quasi-monastique des chanoines de
Prémontré au milieu du XII°™ siécle.

IV — LES CISTERCIENS DE LONGPONT
— L’idéal cistercien

A la recherche d’une nouvelle voie monastique les Cisterciens
(Citeaux est fondé en 1098) ouvrent un champ spirituel original entre
les tendances érémitiques de quelques ascétes d’exception et le
régime de communauté dans la pauvreté, mais ouverte sur le monde,
lancé par les chanoines réguliers. Le désir de respecter a la lettre la
régle bénédictine fait refuser totalement le monde aux moines de
Citeaux et de sesfiliales : “aucun de nos monastéres ne doit étre cons-
truit dans les cités, les chateaux, les villes mais dans les lieux déserts a
Iécart de la fréquentation des hommes”. Par ailleurs toute volonté
individuelle est abolie, la pauvreté, tant personnelle que collective, est
une gloire. La Charte de charité de 1119 interdit aux monastéres la
possession des églises, des villages, des serfs, des fours et moulins
banaux, des cens ou des dimes. Il est défendu d’acheter et par consé-

(29) Charte comtale éditée dans la Gallia christiana..., t. X, ad prob., n° XXXII, col. 118.
(30) Le transfert est bien datable de 1148-1149 : en 1148 Henri est encore abbé de Vivieres
(charte citée note 29) et en 1149 il est abbé de Valsery (Arch. nat., L 847, d. 2). Le chevalier
Pierre d’Aigle ratifie en 1157 le don fait par son pére Jean le Roux du “sedem cum omnibus
appenditiis ejus ubi ipsa abbatia fundata est” (Arch. nat., L 1009 A n° 57). Le motif souvent
invoqué, pour expliquer le transfert & Valsery, du voisinage impossible des fréres avec une
tour sise & Viviéres est anachronique : ¢’est en 1174 que Philippe comte de Flandre et de Ver-
mandois dédommage les fréres des désagrément occasionnés par ’édification de “sa” tour
(“pro recompensatione cujusdam dampni ecclesie Vallis serene illati ab edificantibus turrim
meam apud Viviers eo quod ipsa turris cum muro et circumadjenci aggere suo ejusdem ecclesie
terras et aisantias intolerabiliter occupabat...”, ed. Victor de Beauvillé, Recueil de documents
inédits concernant la Picardie, t. II, 1867, n°XI, p. 11-12).



- 214 -

quent la possession d’argent est interdite, d’ou1 la prédominance du
travail manuel ; les moines doivent vivre du travail de leurs mains,
aidéslors des grands travaux par les convers, laicsretirés au monastére
et employés également aux besognes artisanales. Pénitence et obéis-
sance, rejet des richesses et de 1a famille, prévention des tentations de
Iesprit (étude, travail intellectuel) et de la chair (éloignement de la
femme dés les origines de 1’Ordre) sont a I’ordre du jour, cette voie
ascétique rigoureuse se voulant une réaction contre les atténuations
de la régle bénédictine primitive, en particulier chez les
Clunisiens (31).

— La fondation de Longpont

Aladifférence de’ordre de Prémontré pourlequel le Soissonnais se
situe, de par sa position géographique, a ’'amorce du mouvement de
diffusion, les Cisterciens s’implantent relativement tard dans notre
diocese. En 1132, date de la fondation de Longpont, lesdiocéses limi-
trophes étaient déja pourvus d’établissements cisterciens : Foigny
(1121) — et bientdt Vauclair (1134) — pour celui de Laon, Igny (1126).

L’installation des Cisterciens de Clairvaux 4 Longpont a donné lieu
4 la rédaction d’une grande charte épiscopale solennelle, dont la
richesse d’informations est inestimable, tant sur les familles aristocra-
tiques, les terroirs et les cultures que sur les conditions et ’état d’esprit
de la fondation (32).

L’évéque Josselin se présente comme l’instigateur des opérations et
développe dansle préambule de sa charte quelques idées fondamenta-
les : “il est, dit-il, de notre bonne dévotion et de notre devoir d’édifier
des églises dans les lieux appropriés de notre diocése... Nous devons
nous appliquer a faire le bien & tous mais surtout aux serviteurs de la
foi. Touché par le bon renom et 'amour de la sainte religon de l’ordre cis-
tercien, nous avons réclameé de cet ordre un abbé et des fréres de Clair-
vaux et les ayant pris avec dévotion de la main de sire ’abbé Bernard
nous avons fondé pour eux une église abbatiale sur le terroir de Long-
pont. Cet endroit qui reléve de notre diocése est suffisamment proche
de nous et convient bien, tant par la solitude du désert que parla bonne
abondance de ses terres, bois, eaux et prés, a ceux quiy vivront de fagon

(31) La question des implantations, de la remise en cause du projet initial cistercien et de
I’évolution de ’économie cistercienne est largement traitée dans Uarticle de Charles Higou-
net, “Le premier siécle de ’économie rurale cistercienne”, dans A¢ti DellaSettima Settimana
internazionale di studio, Mendola, 1977, p. 345-368, et dans les Actes des Troisiémes journées
internationales d’histoire de Flaran (16-18 septembre 1981) : “L’économie cistercienne : géo-
graphie, mutations du Moyen Age aux Temps modernes”, Auch, 1983, 226 p. L’article de
Georges Despy, “Lesrichesses de laterre : Citeaux et Prémontré devant’économie de profit
aux XII°™€ et XTII®™€ siecles”, dans Problemes d’histoire du christianisme, 5 (1974-1975),
Bruxelles, p. 58-80, fait d’utiles confrontations entre les deux ordres qui nous intéressentici.
(32) Bibl. nat., Picardie 289, n® 1 (1132).



- 215 -

singuliére et grace a leur travail..”. Aprés un passage louangeur sur
I’Ordre, 1’évéque retrace donc les épisodes de son appel a I’élite
monastique de Clairvaux et a saint Bernard, puis il met en avant les
caractéristiques cisterciennes des temps primitifs, souvent mises en
exergue par les moines eux-mémes : vie consacrée au Seigneuretala
défense de la foi, retraite au désert mais aussi importance du travail
manuel d’ou la nécessité de posséder des terres cultivables, objets
principaux des donations. Ce besoin vital/ de terres, de méme que les
précisions données par la charte de 1132 sur les cultures et les friches
(cf. supra “des lieux désertés : Chaudun et Longpont”) ou le texte de
1146 rappelant le malheur de ’ancienne paroisse de Longpont que
I’on dit désertée mais que ’arrivée des Cisterciens délivre tout de
méme des intrusions laiques (33), donnent a penser que cette fonda-
tion cistercienne s’est faite dans un “désert” imparfait. Les moines ont
pris possession d’un coin de terre ol beaucoup est a reconquérir, ot la
vie cependant a perduré, ou les cultures ont subsisté, ou des hommes
résident encore sans doute puisque deslaics y exercent des droits. Des
broussailles, oui, mais a coté de terres en culture ; un désert peut-étre,
mais 4 quelques pas de lieux peuplés, surtout si ’on songe que ’an-
cienne voie romaine Soissons-Meaux a trés certainement persisté jus-
qu’acette époque car des droits de péage sont pergus alors dansla com-
mune voisine de Corcy (34).

Il n’empéche que les Cisterciens de Longpont, plus que d’autres, ont
su rendre prospéres des terres en voie d’abandon. Ils se font bien sou-
vent les champions de 'impossible comme a Montrambeuf (com.
Vierzy), prés de ’abbaye, ol leur sont attribuées des terres possédées
jusque 1a par les moines de Nogent-sous-Coucy qui “malgré de gran-
des dépenses n’avaient pu enretirer de fruits” : les Cisterciens se char-
geront de faire fructifier ce territoire soi-disant déficitaire tandis que
les Nogentais se contenteront des revenus de ’autel, plus siirs et aux-
quelsn’ont enthéorie pas droit les compagnons de Saint Bernard (35).

(33) La charte de 1146, citée note 8, précise que “votre monastére autrefois siége d’une
paroisse, mais ensuite presque réduit en désert par la malice du temps, est enfin protégé par
une miséricorde supérieure. En effet parce que désormais "autel de Longpont s’est de nou-
veau émancipé d’une ancienne invasion de la main laique grice a la vertu de Dieu et & notre
labeur...”.

(34) Voirdansle méme esprit1’article de Robert Fossier, “L’économie cistercienne dans les
plaines du nord-ouest de ’Europe” dans Actes des troisiémes journées... de Flaran (1981),
p. 61 : “de méme il est bien inutile de s’interroger sur le réalisme du retrait absolu au désert
dans un monde qui, au méme moment précisément, s’engage vers1’économie demarché”, et
p. 67 : s’installer “au désert” n’implique pas la recherche de sols de mauvaises qualité ou le
refus de donations prometteuses. Il est bien entendu que les créations ne manquent pas qui
furent faites dans lesbrousailles... Mais en définitive... la majorité des établissements se trou-
vent dans des conditions trés satisfaisantes..., on a méme I'impression que les implantations
initiales dans un site discutable, comme les clairieres isolées, n’ont été admises que parce
qu’il s’agissait de sites d’occupation humaine trés ancienne, par exemple gallo-romaine, et
ultérieurement délaissés...”.

(35) Voir a ce sujet la charte de fondation de 1132.



— 216 —

Quant aux donateurs le principal en est Gérard de Quierzy, déten-
teur non seulement de la célébre forteresse héritiére du palais carolin-
gien des bords de ’Oise mais aussi de la seigneurie de Muret, véritable
point d’ancrage de la famille au coeur du Soissonnais médiéval et qui
s’étend dela Crise ala Saviere, jusqu’a Longpont. Un chevalier du Ver-
mandois, Milonde Clastres, etunautre de La Ferté-Milon, Adam Bru-
lard, complétent la dotation initiale de ’abbaye & Longpont méme.
Mais c’est surtout I’examen des accords des différents seigneurs de
Gérard de Quierzy qui permet de restituer alafondation tout son sens.
En premier lieu le vicomte de Meaux, Geoffroy, seigneur de la Ferté-
Ancoul (auyjourd’hui La Ferté-sous-Jouarre), que les historiens de
Longpont ont jusque 14 pris pour un chevalier ou un seigneur de La
Ferté-Milon, confirme le don de son fieffé (36). Lorsqu’on sait qu’Hu-
gues le Blanc, seigneur de Braine et de La Ferté-Milon, promoteur des
chanoines réguliers de Saint-Jean et de Prémontré, était un membre
de cette famille champenoise de Meaux/La Ferté-Ancoul, la présence
de Geoffroy est révélatrice de la permanence de 'intérét porté par
cette famille aristocratique de haut rang aux nouveaux courants reli-
gieux de I’époque. En second lieu, I’intervention d’Hugues, seigneur
de Plancy — dans ’Aube —, auquel appartient en dernier ressort et de
droit héréditaire le “chasement” de Gérard de Quierzy, suscite les
témoignages de 'évéque de Langres — diocése dont dépend Citeaux
lui-méme — et du duc de Bourgogne. Ces indices convergents autori-
sent donc a sortir d’'une explication de la fondation de Longpont par
les seules relations de I’évéque de Soissons avec saint Bernard, I’ins-
tallation des moines de Clairvaux en Soissonnais se trouvant en réalité
tout autant placée sous le patronage de familles champenoises (noter
dans la charte de fondation la présence d’André de Baudement, sei-
gneur de Braine et sénéchal du comte de Champagne, de chevaliers de
Bazoches et de la forteresse comtale d’Oulchy), liées par le sang et par
leurs fiefs 4 des familles du nord de la Bourgogne, proches de Clair-
vaux et de Citeaux. La mise en lumiére d’un tel réseau féodo-familial
trans-régional permet de rendre compte au mieux des circonstances
immédiates de cette fondation religieuse de grande envergure. Il en
est ainsi également pour la création du petit prieuré fontevriste de
Longpré plus de cinquante ans aprés 1’arrivée des Cisterciens et des
Prémontrés dans le secteur.

(36) Lachartede 1132dit : “hoc donum concessit Gaufridus de Firmitate a quo Girardus ipsam
terram Longipontis in feodum susceperat” ; ce Geoffroy de La Ferté a longtemps été pris pour
un homme de 1a Ferté-Milon, de ’abbé Pécheur (4dnnales du diocése de Soissons, 1868, .11,
p. 334) AD. Lohrmann (op. cit., p. 191) mais la mention des accords de son épouse et de sa fil-
le (concessit uxor ejus Constantia vicecomitissa et Ada filia eorum) ne laisse subsister aucun
doute sur son identité : il s’agit du vicomte de Meaux de ’époque, Geoffroy de La Ferté-
Ancoul, mort entre 1146 et 1152 (sur ce personnage et sa famille, voir M. Bur, op.cit.,
p. 247-249).



- 217-

V — LES FONTEVRISTES DE LONGPRE
— Fontevraud

Lacréation du prieuré fontevriste de Longpré (com. Haramont) vers
1185 est fort tardive car c’est vers 1100 que le prétre ermite Robert
d’Arbrissel s’installe 2 Fontevraud, au diocése de Poitiers. Stabilisant
les fideles qui le suivaient dans sa retraite, Robert fait vivre cote a cote
des hommes et des femmes dans un monastére double, principale
caractéristique du nouvel ordre. Les moniales, cloftrées, et les hom-
mes, prétres ou laics en retraite accomplissant le travail manuel, sui-
vent larégle bénédictine, les fréres étant dirigés, comme les moniales,
par une abbesse, dans un désir d’humiliation souhaité par le fondateur
décédéen 1116. Hors de Fontevraud, une prieure et un prieur dirigent
chaque prieuré conventuel. Dévotion particuliere a la Vierge,
patronne de Pordre, renforcement de la régle bénédictine comme a
Citeaux (abstinence de viande, silence, vétements grossiers, etc.) sont
quelques traits de la vie fontevriste. Nécropole des comtes d’Anjou et
des rois angevins d’Angleterre, Fontevraud est dirigé entre 1189 et
1194 par la cousine d’Henri II Plantegenét, Mathilde de Flandre, tan-
dis qu’Aliénor d’Aquitaine y est enterrée en 1204.

— Le prieuré de Longpré

Si Pon examine la situation de ’ordre de Fontevrault dans la pro-
vince ecclésiastique de Reims, on s’aper¢oit qu’il n’a pas connu beau-
coup de succés dansles évéchés de Laon, de Noyonou de Senlis ; celui
de Beauvais compte deux prieurés, 8 Wariville et 2 Boren. Le diocése
de Soissons a en revanche favorablement accueilli les Fontevristes en
trois implantations successives : vers 1128, au Charme (com. Grisol-
les), sur les terres d’un petit chevalier de La Croix ; vers 1150 4 Lon-
gueau, non loin de Chétillon-sur-Marne ; enfin vers 1185 a Longpré
(com. Haramont).

La fondatrice de ce dernier prieuré est illustre puisqu’il s’agit Alié-
nor, derniére comtesse de Vermandois et dame de Valois, la fille de
Raoul, le fondateur de Lieu-Restauré et bienfaiteur de Longpont, et
de Pétronille d’Aquitaine. Mais comme son frére Raoul le Jeune, mort
vers 1167 des suites de la 1épre, elle a cependant été enterrée a Long-
pont, en 1213 (37). Etici encore les liens familiaux éclairent I’histoire
de la fondation. Les grands bienfaiteurs de ’abbaye-mére, Henri 11
Plantagenét et son épouse Aliénor d’Aquitaine, enterrés tous deux a
Fontevraud, sont les oncle et tante d’Aliénor de Valois. De plusI’iden-
tité des prénoms (Aliénor) indique sans doute un lien plus fort entre la
tante et la niéce, une sorte de parrainage. Aliénor ne mourant qu’en
1204, on ne peut douter de son influence sur sa jeune niéce. En outrela

(37) Cf. Les articles de L. Duval-Arnould cités note 26.



— 218 —

Foulque V comte d'Anjou

| _

Thierry ©o Sibylle d'Anjou Guillaume IX Geoffroy
d'Alsace d'Aquitaine Plantagenét
comte de Flandre | comte d'Anjou
(+ 1168) _ _ _
Raoul I'Ancien e Pétronille- Alienor ©o Henri Il
comte de Vermandois _ Adélaide d'Aquitaine d'Aquitaine
r I 9 r _ — (+1204)
Mathilde Marguerite Philippe ©© Elisabeth Raoul Alienor
de Flandre, d'Alsace d'Alsace, de le comtesse de
abbesse de ép. Raoul comte de Vermandois _m\w_‘mcx Vermandois et
Fontevraud le lepreux Flandre ep. dame de Valois
(1189-1194) (+ 1191) Marguerite d'Alsace  (+1213)

Les alliances des comtes de Vermandois



- 219 -

famille d’Alsace, détentrice du comté de Flandre, joue également un
role 4 la fois en Valois et a Fontevraud : en Valois, car la soeur d’Alié-
nor, Elisabeth de Vermandois, épouse le comte de Flandre Philippe
d’Alsace — maftre du Valoisalafin desannées 1160 et dans les années
1170 — et son frére Raoul le 1épreux se marie a la soeur de ce méme
comte, Marguerite d’Alsace ; 4 Fontevraud car la soeur de Marguerite
et de Philippe d’Alsace, Mathilde de Flandre, devient abbesse de Fon-
tevraud vers 1189, quatre ans a peine aprés la date approximative de la
fondation de Longpré. Ces relations étroites entre les familles de Ver-
mandois et de Flandre d’une part, I’Anjou, les Plantagenéts et Fonte-
vraud d’autre part, suffisent a expliquer cette implantation fontevriste
au ceceur du Valois.

Reprenant par ailleurs I’étude de ’environnement du prieuré, il faut
souligner que la région ne connafit pas de véritable communauté fémi-
nine. Si ’on excepte la maison des norbertines de Javage et I’éven-
tuelle présence de femmes aussi a Lieu-Restauré, le secteur de Villers-
Cotteréts ne possede pas d’établissement religieux féminin a part
entiére : les couvents de Morienval et de Saint-Jean-aux-Bois se
situent plus ou nord-ouest, en forét de Compiégne (38). Orle diocése
de Meaux avait vu la création d’un prieuré de Fontevraud a Collinan-
ces, tout prés de ’évéché de Soissons, prieuré qui accueillit largement
des filles de chevaliers soissonnais. On peut donc 1égitimement se
demander s’il n’y a pasune concordance entre lademande des familles
aristocratiques de la région, désireuses de cloitrer une partie de leurs
filles mais éloignées d’un établissement adéquat, et le projet pieux
d’une princesse de haut rang, liée par le sang et les alliances de sa
famille aux bienfaiteurs les plus illustres de Fontevraud.

Quant au lieu de la fondation il s’agit d’un vallon étroit, dissimulé
dans les parties boisées du terroir d’Haramont, bordé au nord par la
route antique du Faite : lieu de retraite et isolé, en tous points compa-
rable aux sites prémontrés de la deuxiéme génération. Enfin le carac-
tere double du prieuré est bien assuré puisque tout au long du XIIT*™®
siécle un prieur et une prieure apparaissent concuremment dans les
chartes.

(38) Une charte datant des environs de 1182 (Bibl. nat., nouv. acq. lat. 2309, n° 39) notifie
P’aumone de Raoul le Turc au profit des “fréres de Valsery” et des “sceurs de Javages” maisen
1202 I’abbé de Valsery parle des terres cultivées par “nos fréres de Javages” (Bibl. nat., Picar-
die 292 n° 7), ce qui est peut-étre I'indice de la suppression de la communauté féminine de
norbertines entre ces deux dates. La présence de femmes a Lieu-Restauré estattestécen 1146
parle placement comme religieuse dans cette abbaye d’une des deux sceurs d’un chevalierde
Courmelles (arch. dép. Aisne, H 692, fol. 50-51).



— 220 —

VI — LES NOUVEAUX ORDRES ET LEURS RAPPORTS
AVEC LE MONDE LAIC

Pour cerner au plus pres les besoins auxquels les nouveaux établis-
sements religieux étaient susceptibles de répondre, et donc aborderla
question des relations entre les monastéres et le monde qui les
entoure, il est slir qu’une enquéte exhaustive devrait s’attacher entre
autres apréciserlerang social et ’origine géographique des donateurs,
aexaminer la politique économique des monastéres ou d mesurer leur
degré d’insertion dans les réseaux commerciaux de ’époque. Nousne
traiterons ici que des liens des religieux avec leurs bienfaiteurs : rai-
sons affichées des donations, accueil des dépouilles des laics dans les
abbayes, recrutement de celles-ci, ainsi que de 1’éternel probléme de
I’engagement des Cisterciens et des Prémontrés dans le mouvement
des défrichements.

— Le sens du péché et la mémoire des hommes

En général les donateurs invoquent, pour motiver leur geste bien-
faiteur, ’amour de Dieu, le rachat de leurs péchés (comme Raoul de
Vermandois lorsque, se prétendant le fondateur de Longpont, il
I’exempte de péage), le salut ou la guérison de leur dme, de celle de
leurs prédécesseurs, de leurs parents, de leurs époux ou de leurs fréres
et soeurs. En effet, comme le dit joliment le préambule de charte
d’Agathe de Pierrefonds pour Valsery, “de mé&me que I’eau est connue
pour chasser la brlilure causée par le feu, ’amone est réputée expierla
rougeur du péché” (39). La peur du péché et de 'au-dela, la crainte
rétrospective d’une vie entidchée d’erreurs multiplient les dons des
mourants (40). Et bien souvent la généreuse concession du laic est
assortie de conditions détaillées : qu’une messe soit dite pour I’Ame
du bienfaiteur ou d’'un membre de sa parenté, toutes les semaines ou
lesjours anniversaires de samort. La fondation de ces messes anniver-
saires, I’inscription dans les calendriers des moines ou des chanoines
(les nécrologes et les obituaires) ou le souhait exprimé de voir les reli-
gieux présents lors de son enterrement ont pour but d’obtenir les prié-
res les plus efficaces pour son salut et de maintenir vivante aprés sa
mort la mémoire du défunt (41).

(39) Charte originale en latin datée de 1182 (Arch. nat., R 4/234).

(40) Lesformuleslatines dutype “laborans in extremis”ou “cum in extrema laboraret infirmi-
tate”, rares avant 1200, permettent de repérer les bienfaiteurs assiégés sur leur lit de mort par
le remords et la peur.

(41) Une charte de 1141 pour I’abbaye de Viviéres donne un rare témoignage sur cette ins-
cription aux “calendriers” et sur les enterrements : “sed et hoc ipsum adnotamus quod a vobis
predictis militibus promissum est eorum memoriam investris orationibus habere et in fine obse-
quiis eorum si vobis significatum fuerit interesse et eorum et proximorum suorum aniversaria in
vestris adnotare kalendariis” (Arch. dép. Aisne, H 1077).



— 221 —

Mais les intentions des bienfaiteurs dépassent parfois ces pensées
quelque peu égoistes. En 1168 Raoul de Coudun “touché et instruit
par la miséricorde de Dieu souhaite favoriser la paix et le repos des
religieux de Valsery” (42). Conduire les moines et les freres au “port
de la tranquillité” c’est faire en sorte “qu’ils puissent se consacrer sans
perturbation aux offices divins” et prier Dieu — raison principale de
leur existence — sans étre troublés par le siecle, comme le désirait

Raoul de Vermandois pour les norbertines de Javages.

Quant a la pauvreté des religieuses et des religieux, caractéristique
primitive des nouveaux ordres, elle est en fin de compte rarement
invoquée. En 1149 un prétre du nom de Renaud fait d’amples dona-
tions aux Cisterciens de Longpont “en considération de la pauvreté du
monastére” ; ’évéque de Beauvais Henri mentionne également en
1155, a propos de Valsery “la pauvreté de sesreligieux” ; enfinen 1208
“’indigence et la pauvreté des moniales” de Longpré ainsi que “I’in-
suffisance de leurs revenus consacrés aux vétements” motivent les
bienfaits d’un chevalier sur son lit de mort (43).

Un dernier type de motivation touche au probléme bien concret de
ladotation des femmes entrant enreligion. A cette occasion des mem-
bres de leur famille remettent a I’établissement qui les prend en
charge une rente généralement en nature (blé froment, vin...). Onena
des exemples aussi bien pour les norbertines de Valsery au milieu du
XII¥™ siécle que pour les moniales de Longpré (44).

— Entrées en religion et sépultures

Bien que I’on ait parfois parlé, a propos des nouveaux monasteres,
d’un vaste mouvement populaire a la source des donations, la masse
desbienfaiteurs s’avére étre les membres de I’aristocratie seigneuriale
et chevaleresque ; ce sont eux également qui constituent ’essentiel
desreligieux identifiables et qui monopolisent les tombes des abbayes
du secteur. Néanmoins une double distinction, qualitative et géogra-
phique, doit étre opérée entre les établissements prémontrés et I’ab-
baye cistercienne de Longpont. Lieu-Restauré et Valsery vivent en
osmose avec le milieu quiles entoure, c’est-a-dire le monde des petits
seigneurs sans chiteau et des chevaliers des villages de la forét de Retz
tandis que Longpont exerce une attraction plus large, du Valois au
Soissonnais, sur de simples chevaliers autant que sur des princes de
haute volée. L’on voit ainsi entrer en religion dans les abbayes pré-
montrées plusieurs chevaliers des proches environs arrivés au terme
deleurvie : a Valsery, en 1169, le sire Henri de Pisseleux, a Lieu-Res-

(42) Arch. nat., L 1009 A, n°® 63.

(43) 1149 :Bibl. nat., Picardie 289,n°2 ; 115 : Arch. nat., L 1009 A, n° 56 ;1208 : Arch. dep.
Aisne, H 1567.

(44) Voir le détail des entrées en religion de femmes  1a note 45, pour Valsery, 4 lanote 48,
pour Longpré.



- 222 —

tauré, en 1199, Pierre chevalier du Plessis-au-Bois (com. Vauciennes),
et en 1209, Anseau, chevalier de Faverolles, dont la soeur avait été pla-
cée chez les norbertines de Javages a I’instar des filles d’un chevalier
du village voisin d’Oigny. On peut encore citer le pere du prétre de
Vauciennes qui prend I’habit religieux a Lieu-Restauré en 1157 mais
dont on ne sait rien du rang social (45). L’origine géographique des
laics enterrés dans ces monastéres est semblable : enterrement de
I’épouse et d’un fils de Raoul Le Turc (un seigneur qui doit sa fortune
au service des Pierrefonds et des Vermandois) dans le cimetiére
Marie-Madeleine de la maison norbertine de Javages (avant 1189) ;
donations successives de deux fréres, héritiers du seigneur Landry,
chevalier de Faverolles, au profit de Valsery, abbaye dans laquelle ils
choisissent d’étre enterrés (1255) (46). L’aire d’influence des Prémon-
trés est donc resserrée, restreinte a la campagne toute proche.

L’abbaye de Longpont draine quant a elle de fort loin ses bienfai-
teursetlesdépouilles qu’elle recueille : cellesdes comtes de Soissons,
des comtes de Vermandois, des chitelains de Montmirail (Jean et son
oncle Gaucher, “noble homme” tué par accident) mais aussi celles de
chevaliers de tout le Soissonnais : le chevalier Pierre de Vic-sur-Aisne
et son fils Milon y sont enterrés avant 1178 ; les sépultures de cheva-
liers du XIII*™ siécle originaires de Faverolles et de Vierzy — et celles
de leurs épouses respectives —, celles de deux fréres, chevaliers de
Berzy, y étaient encore conservées au XVII*™ sicle (47).

Enfin, bien que les seules religicuses identifiées de Longpré soient
plutdt originaires du Valois occidental ou méme du Sellentois, leur du
recrutement se fait toujours a I’échelon chevaleresque et seigneurial :
sceur ou niéce de sire, fille et belle-sceur de chevalier (48).

(45) Lesentrées en religion a Valsery :lasceur d’Anseau de Faverolles (Arch. nat., R 4/234)
et les deux filles de Pierre d’Oigny (Migne, op. cit., t. 188, col. 1380) sont entrées avant 1155
et dotées par leur famille ; domnus Henricus de Piseleu (Bibl. nat., Picardie 292, n° 5). A Lieu-
Restauré : Adam pére du prétre de Vauciennes (Arch. dep. Oise, H3599), en 1199 Petrus miles
de Plesseio (Bibl. nat., Picardie 240, fol. 207) et en 1209 Ansellus miles de Faverolles (Arch. dép.
Oise, H 3599, n°8).

(46) Sépultures a Javages (Victor de Beauvillg, op. cit., t. IV, n® XVIIL, p. 24-25) et 4 Valsery
en décembre 1255 (Arch. nat., L 1009 A, n°® 135).

(47) Surlessépulturesde Longpont, cf. Louis Duval-Arnould, “Quelquesinscriptions funé-
raires de ’abbaye de Longpont”, dans Mélanges a la mémoire du pére Anselme Dimier, t. 11, n°
4,1984, p. 661-691. Gaucher de Montmirail F. Antonius Muldrac, Compendiodum abbatiae
Longipontis Suessionensis chronicon, 1652, p. 38-39 (1153) et Pierre de Vic : Bibl. nat., latin
5470, p. 191-192 (1178).

(48) Le dominusBernard de Moret céde ses droits sur Soucy et Puiseux “pour sa sceur qui est
moniale a Longpré” (Bibl. nat., nouv, acq. lat. 2306, fol. 12 : 1189). Houdiarde, ni¢ce du domi-
nus Hugo Dunjo, regoit du prieuré une dotation d’un muid de froment pour seize arpents de
terre donnés par son oncle (Bibl. nat., Picardie 293, n° 20). La fille et la belle-sceur d’Adam,
chevalier de Glaignes, regoivent, pour elles deux, un muid de froment et autant de vin (Bibl.
nat., Picardie 293, n°® 33 : juin 1227).



- 223 —

— Cultures et défrichements

11 est possible d’affirmer sans grand risque d’erreur que Longpont,
Valsery et Lieu-Restauré ont participé de prés ou de loin au mouve-
ment de défrichement de la forét de Retz au XII®™ si¢cle. En effet plus
de trois quarts des mentions d’essarts ou de projets de défrichements
dans la région concernent directement ces trois établissements. Ce
sont les Cisterciens de Longpont qui viennent en téte, totalisant a eux
seuls la moiti¢ des mentions du type : “terram de Solci quam ruperant
ad terragium”. L’abbaye fait plus précisément porter ses efforts a partir
des années 1160 sur la forét du Quesnoy, portion nord-orientale du
massif de Retz qui voisine le terroir de Longpont (49).

Les freres de Lieu-Restauré s’attaquent plutdt aux bois limitrophes
de Bonneuil et de Vez pour lesquels ils s’accordent avec I’abbaye de
Saint-Médard afin de pouvoir “rumpere”la “silvula” en question. Par
ailleurs ils obtiennent en don a Bourgfontaine des terres et des bois “a
dessoucher et a cultiver” (ad extirpandum vel excolendum) (50).

Lesreligieux de Valsery ont plusieurs granges et batiments d’exploi-
tation a I’extérieur de I’enceinte abbatiale, au Chétel (3 Ambleny), a
Javages, a Saint-Agnan, a Qigny et surtout 8 Dampleux, au cceur de la
forét de Retz, ouils participent a ’activité d’essartage des hdtes et des
paysans du village. Leurs activités s’étendent méme au-dela de I’Oise,

dans le diocése de Beauvais ou ils détiennent une “cour” a Pieu-
melle (51).

Le prieuré de Longpré forme un cas a part. Possédant peu de terres,
I’essentiel de ses revenus consiste en rentes en nature a prélever sur
une grange comtale ou seigneuriale et sur des moulins, et en rentesen
argent levées sur des péages. Les moniales et les hommes de la
communauté fontevriste vivent donc a I’écart des mouvements agri-
coles environnants.

(49) Bibl. nat., Picardie 289 n° 3 (1158) : essart de Soucy.

(50) Accord avec Saint-Medard : Arch. dép. Aisne, H 477, fol. 55’ (1166). Bourgfontaine :
Arch. dép. Oise, H 3599, n° 1 61157).

(51) Voir notamment pour Dampleux une charte de 1156 (Bibl. nat., Picardie 292, n° 1) et
une charte de 1165 mentionnant le courtil et les hostises du village (Bibl. nat., Picardie 292,
n’4).



- 224 —

CONCLUSION

Lesnouveaux ordres religieux se sont donc installés dans un pays de
peuplement ancien mais dont le développement économique est par-
fois remis en question encore au début du XII*™° siecle. La forét et les
broussailles sont alors entamées par une population paysanne qu’en-
cadrent les communautés rurales ou les aristocrates possesseurs du
sol. Les chanoines de Prémontré et les moines cisterciens se sont insé-
rés dans les projets de défrichement existants — ainsiles fréres de Val-
sery autour de Dampleux — ou ont eu eux-mémes des initiatives spé-
cifiques sur leurs terres propres, telles ’abbaye de Longpont dans la
forét du Quesnoy entre 1160 et 1200. Quoiqu’il en soit ils ont accom-
pagné un mouvement général quileur échappait en grande partie, plus
qu’ils ne ont devancé.

Aleur arrivée danslarégion de Villers-Cotteréts, Cisterciens et Pré-
montrés trouvent un pays bien quadrillé par ’Eglise et contribuent a
peine a conforter les acquis de la réforme grégorienne obtenus avant
leur venue, entre 1050 et 1120, parles Clunisiens et les chanoines régu-
liers de la premiére génération. En effet, siles fréres de Valsery détien-
nent1’église de Viviéres (leursite de fondationinitial),les chapellesde
Javages ou de Saint-Agnan, et ceux de Lieu-Restauré 1’église de
Bargny (au diocese de Meaux), en revanche les Cisterciens de Long-
pont et les Fontevristes de Longpré ne patronnent aucune paroisse.
C’est dire le peu d’influence directe de ces monastéres sur la vie
paroissiale de la région, par rapport a celle de leurs prédécesseurs.
Leur rayonnement a permis cependant d’assurer de fagon définitivela
démarginalisation de ce secteur forestier et frontalier, assez éloigné
du centre épiscopal soissonnais.

Enfin, plus qu’une réponse a un besoin populaire, difficile 4 entre-
voir, la fondation des nouvelles abbayes de la région apparait comme
I’écho des préoccupations de ’aristocratie en place. Devenustrésrapi-
dement des sanctuaires familiaux pour les chevaliers des environs,
jusque la dépourvus de centre de ralliement spirituel proche, ces éta-
blissements ont accueilli en grand nombre les dépouilles laiques et
multiplié les inscriptions dans leurs nécrologes. En outre le rble pri-
mordial joué lors de leur création par deux ou trois familles de haut
rang (les Vermandois-Valois a Lieu-Restauré, Javages et Longpré ;
Hugues le Blanc de La Ferté-Milon et sa parenté de Meaux-La Ferté-
Ancoul i Viviéres et Longpont) confirme I’idée d’une implantation
voulue en premier lieu par I’aristocratie régionale pour satisfaire ses
propres aspirations spirituelles et religieuses.

Il faut par conséquent considérer ces nouvelles implantations reli-
gieuses avec un sentiment mitigé. Auxiliaires tardifs mais souvent
efficaces du mouvement économique ambiant, elles ont en quelque
sorte “bouclé” le maillage spirituel du secteur et ont servi a établir le
prestige des familles locales. Celles-ci en ont fait leurs nécropoles,
lieux de retraites des hommes a la fin de leur vie et lieux de claustra-
tion des femmes vouées a la religion.

Ghislain BRUNEL



